
GYMNOPHOBIE Phobie de la nudité 
 
La nudophobie en est un quasi-synonyme, mais davantage lié à la culture : c'est la crainte ou 
la réprobation de la nudité humaine, spécialement la nudité intégrale, le nudisme ou le 
naturisme. 
 
Signification de la nudité dans le rêve ? 
Le rêve traduit la crainte de cette absence de protection qui vous met en défaut devant les 
autres." De manière générale, la nudité dans le rêve se révèle toujours contextuelle : "Elle 
correspond toujours à un moment où l'on a été mal à l'aise parce qu'on s'est montré tel qu'on 
était et que l'on s'est senti jugé". 
 
LA NUDITE DANS LA BIBLE  
Comme pour le premier homme, la nudité a deux facettes. Invisible dans sa liberté et son 
innocence (Genèse 2 , 25 ), elle symbolise la pureté . À l ' inverse, visible dans le péché (Genèse 
3 , 7 ), elle symbolise l ' impureté . Au commencement, Adam habite non seulement le paradis 
de Dieu, mais Dieu tout court. 
 
Quelle est la signification de la nudité dans la Bible ? 
Elle définit une relation pure et juste de l'humain devant son prochain et devant Dieu. Quand 
on est nu on est surtout nu devant quelqu'un : entre l'homme et la femme la relation était 
naturelle et transparente. Dans la Bible la nudité a aussi le sens de dénuement, de fragilité, de 
faiblesse. 
 
Quel est l'enseignement biblique sur le thème de la nudité ? 
Genèse 3.10-11 
Il répondit : « J'ai entendu ta voix dans le jardin, et j'ai eu peur, parce que je suis nu, et je me 
suis caché. Et l'Éternel Dieu dit : Qui t'a appris que tu es nu ? Est-ce que tu as mangé de 
l'arbre dont je t'avais défendu de manger ? » 
 
C'est quoi la nudité spirituelle ? 
La nudité cachée ou partielle est à l ' image du péché originel, la nature humaine et la mort. C 
'est également à travers la nudité ou l 'absence de vêtements décents que se dessine l ' image 
du fou dans les images hagiographiques. 
 
Pourquoi Adam et Eve étaient-ils nus ? 
La nudité à travers Adam et Ève 
C'est la vision de saint Augustin dans La cité de Dieu: Adam et Ève ont un corps animal, 
revêtu par la grâce qui l'isole de la mort, de la maladie et de la libido. Le péché, en les 
rendant totalement nus, les prive de cet habit qu'ils remplacent hâtivement par des 
vêtements de peau. 

 
NUDITÉ OU DÉVOILEMENT 

Par Hubert Prolongeau 
 
Répandue sur nos plages, revendiquée pour beaucoup comme un mode de vie, la nudité est-
elle vraiment condamnée par les écritures ? « La nudité, dans notre culture, est inséparable 



d’une signature théologique », écrit le philosophe italien Giorgio Agamben. Les saints textes 
condamnent-ils pour autant la nudité ? «Il est important de ne pas laisser la pudeur être 
kidnappée par le fondamentalisme», affirme le rabbin Delphine Horvilleur. La légende 
fondatrice d’Adam et Ève n’est pas aussi simple que ce que l’imagerie populaire en a retenu : 
un homme et une femme, créés par Dieu à son image, vivent dans l’innocence au paradis. 
Ève se laisse tenter par un serpent, qui lui fait goûter le fruit de l’arbre de la connaissance, ce 
que Dieu a fermement défendu, puis en donne à l’homme. Les deux s’aperçoivent qu’ils sont 
nus, se vêtent, et sont chassés du paradis par Dieu furieux. 
 
La nudité à travers Adam et Ève 
Première objection apportée par les théologiens à cette belle histoire : Adam et Ève n’étaient 
pas nus, mais revêtus d’un habit de grâce, habit de grâce devenant « habit de lumière » dans 
le Zohar (œuvre maîtresse de la Kabbale, rédigée en araméen, IIesiècle). C’est la vision de saint 
Augustin dans La cité de Dieu : Adam et Ève ont un corps animal, revêtu par la grâce qui l’isole 
de la mort, de la maladie et de la libido. Le péché, en les rendant totalement nus, les prive de 
cet habit qu’ils remplacent hâtivement par des vêtements de peau. La nudité, purement 
négative, est perçue comme cet instant d’après l’« ouverture des yeux», comme l’écrit le 
théologien Erik Peterson. L’homme qui, même sans vêtements, était vêtu, par la grâce de Dieu, 
ne l'est plus. 
 
Ceci voudrait dire que l’homme aurait été créé nu avant d’être recouvert de cette grâce divine 
que le péché lui fait perdre. La nudité devint donc, écrit Agamben, «le problème de la nature 
humaine dans sa relation avec la grâce». Elle a été révélée par le mal, mais pas introduite par 
lui. Du coup, l’imbrication de la nudité dans ce nœud théologique fait d’elle « non un état mais 
un événement». Événement qui garde à la fois un côté dérangeant et un côté frustrant : car, si 
l’on cherche à travers la nudité le reflet de la grâce absente, le regard est inopérant et même 
l’exhibition la plus complète sera impuissante à le satisfaire. 
 
La nudité, source de honte  
Dans la tradition chrétienne, cette vision précédant la découverte de la nudité était celle de 
l’innocence, celle d’avant la sexualité. Le corps sexué devient objet de honte. On sait ce qui en 
découla : une misogynie regrettable, et une vision du sexe et de la nudité purement négatifs. 
Dans le judaïsme, cette découverte de la nudité fait suite à l’ingestion du fruit de l'arbre de la 
connaissance, donc à une modification de la perception qu'a l’homme du monde. Elle n’est 
pas liée à une découverte de la sexualité qui serait fautive, puisque l’homme et la femme se 
sont déjà connus. « L’homme devient une seule chair avec sa femme », dit l'Ancien testament. 
Il y a donc eu acte sexuel avant la nudité. Et Dieu donne à l’homme qu’il cache des « tuniques 
de peau ». Qu’est-ce que cela veut dire ? Pour Philon d’Alexandrie, cette tunique est en fait la 
peau de l'homme. La nudité décrite dans le jardin d’Éden n’était pas absence d’habits mais 
absence de peau. L’homme, en quittant le paradis, se recouvre de ce qui va désormais 
l’identifier et marquer sa séparation d’avec le monde qui l’entoure. C’est la fin d’un état originel 
de symbiose et de transparence. Maintenant l’homme est couvert, donc visible. Il lui faut 
affronter le regard de l’autre. 
 
Si l’on ajoute à cette interprétation l’idée que Dieu créa en même temps le masculin et le 
féminin, idée fortement affirmée dans la Bible, le passage de la nudité paradisiaque au 

https://fr.wikipedia.org/wiki/Giorgio_Agamben


vêtement est aussi la découverte que deux êtres distincts sont sortis de cet être originel, et 
que ces deux êtres sont désormais séparés par une peau. 
Le sentiment qu'éprouvent Adam et Ève en se retrouvant ainsi conscients de leur nudité est la 
honte, honte qui ne se dissipait chez les chrétiens des deux premiers siècles que pour le 
baptême collectif où le baptisé et le catéchumène étaient nus. Le terme est important. Il ne 
s’agit pas de culpabilité, laquelle est un rapport entre soi-même et ses actes, mais bien de 
honte. Et la honte ne dépend que de l’autre. C'est le sentiment d’être placé sous le regard de 
l'autre, la différence entre l’image de soi et celle qui se reflète dans un œil extérieur. Mais le 
terme hébreu bousha, qui désigne cette honte, désigne aussi le manque de l'autre. Ce 
sentiment nouveau qu’éprouve l’humanité chassée de l’Éden, et qui naît en même temps qu’il 
éprouve le besoin de se recouvrir de quelque chose qui le sépare de l'autre et l’expose à son 
regard, c’est ce manque de l'autre. Sentiment négatif ? Pas forcément, non, car c’est lui qui 
permet la rencontre. Et vêtement ou peau, cette nouvelle enveloppe retarde cette rencontre, 
met un obstacle au regard trop cru, permet l'acceptation et la découverte. Sortir du paradis, 
c’est se séparer de l'autre mais c’est aussi (surtout ?) s’offrir la possibilité de le rencontrer. C’est 
à la fois la reconnaissance de l’autre et la nécessité de créer avec lui des frontières qui 
protègeront chacun. 
 
De la pudeur au rien à cacher  
Dans En tenue d’Ève, Delphine Horvilleur donne une belle définition de la pudeur, qu’elle 
oppose à une société avide de monstration, une civilisation du «rien à cacher»: «La pudeur ne 
peut consister en un voilement obsessionnel du corps de l'autre. Il s’agit plutôt d’accepter 
qu’aucun être ne soit totalement visible dans sa nudité. Aucun être n’a fini de se dévoiler. 
Quelque chose en lui nous échappe toujours, car il n’est réductible ni au désir qu’il suscite en 
nous, ni aux images qu’un texte sacré en véhicule.» La nudité devient alors l’un des éléments 
d’une société où, si la religion défend la pudeur, la société civile incarne la transparence 
absolue. Des émissions de téléréalité où les gens se mettent à nu au triomphe de la presse 
people, de l’affaire WikiLeaks à la publication de patrimoine des ministres, la transparence 
s’impose partout. On nous dit que tout ce qui est caché est immoral et reprochable. 
 
Que peut-on alors montrer ? Le visage. 
Le visage reste le grand gagnant de notre conception occidentale de la nudité. Car lui n’est 
jamais couvert. 
Il nous raconte, marque les traces du temps, et est la partie la plus expressive d’un corps qui, 
à l'inverse de celui de beaucoup d’animaux, ne présente naturellement aucun signe distinctif 
très fort, à l'inverse des points sur les ailes des coccinelles, des tâches sur le dos du léopard ou 
des flamboiements de couleurs qui couvrent les ailes des papillons. Écoutons ce qu’en dit Gilles 
Deleuze dans son Abécédaire, en parlant du cinéma : «Alors ce serait ça le gros plan? Faire 
apparaître la nudité du visage. On s’aperçoit que la nudité du visage, elle est plus grande, elle 
est plus intense, elle est plus forte que la nudité de tout corps possible. Ce qui a vraiment à 
être nu chez nous… c’est le visage. Les corps : rien du tout. La nudité des corps, ce n’est pas 
grave, je veux dire les corps tous nus, ils abandonnent rien d’eux-mêmes finalement -c’est pour 
ça que les naturistes, c’est une aventure facile, je crois- mais les visages tout nus, eux ils 
abandonnent tout d’eux-mêmes, ils abandonnent l’apparence. Les corps tout nus au contraire, 
ils sont en quête de l’apparence, les corps tout nus, ils ne cessent de crier une apparence de 
plus! Mais les visages tout nus, c’est notre vraie nudité.»  
 

https://www.choisir.ch/religion/bible/item/3864-religion-et-nudite#ab


Les naturistes revendiquent une désexualisation de la nudité, quant au contraire les religions, 
en le voilant, reconnaissent l’omniprésence de l’éros. « Apprendre à un petit bébé à s’habiller, 
c’est l’inscrire dans une société de l’éros où l’autre est désirable car peu accessible», poursuit 
Delphine Horvilleur. Le vêtement c’est une culture de la rencontre érotique au sens large. La 
pudeur est un manque à voir et cette culture du manque est à l’origine du désir. Il faut 
revendiquer la pudeur au nom de l’éros. La pudeur sert à raconter l’autre, pas l’inverse. Cet 
autre qui même dans l'acte sexuel nous échappe car la fusion est impossible. Ne serait-ce pas 
d’ailleurs cela la faute originelle ? La consommation du fruit n’est-elle pas finalement que 
l'illusion que l’on peut ne faire qu’un avec l’autre ? Cette faute devient ensuite une chance 
énorme car elle permet le dialogue, puisque la fusion n’est plus. La porosité n’est pas totale, 
et c’est pour cela qu’il y a échange. S’il y a fusion, je ne parle finalement qu’avec moi-même, 
et il y a monologue. Le nudiste, qui montre tout et ne laisse rien qu’on ne voit pas, ne court-il 
pas aussi après l’utopie d’une société sans éros ? 
 
1 L’abécédaire de Gilles Deleuze, film de Pierre-André Boutang, 1988 
 
Hubert Prolongeau «Couvrez ce sein». La nudité dans tous ses états - Paris, Robert Laffont 
2017, 128 p. 
 

© https://www.choisir.ch/religion/bible/item/3864-religion-et-nudite# 


